31

DEBATE CON LOS PONENTES:
MARIE ROSE MORO Y JUAN MANZANO’

Leticia Escario (coordinadora): Abrimos el debate. Las
dos ponencias han sido enormemente interesantes. La pro-
puesta de Marie Rose de que aprendemos de otros modelos
culturales, quiza que no nos quedemos aferrados en un modelo
unico. Juan nos propone que repensemos en las funciones
parentales, dado que los cambios sociales indudablemente han
introducido una serie de cambios muy rapidos y muy dificiles
quiza de asimilar y que todavia tenemos a lo mejor poca pers-
pectiva para aceptarlos suficientemente. No quiero decir nada
mas. Solamente que el publico tiene la palabra.

Maite Munoz: Muchas gracias a los dos ponentes. Yo,
Marie Rose, queria plantearte una cosa, bueno mas que a ti,
porque contigo ya lo he hablado, queria plantearlo a la sala para
escuchar otras cosas. Tiene que ver precisamente con esto que
tenemos en la diapositiva de la afiliacién y eso que senalas tu
como la necesidad de una transmision transgeneracional. Yo
personalmente seria mas partidaria de hablar de una transmi-
sion intergeneracional. Porque, obviamente, lo intergeneracio-
nal entiendo yo que es lo que se transmite de una generacion a
otra, es el legado cultural que se transmite para que la genera-
cién siguiente efectivamente esté inscrita en un linaje, y eso
entiendo yo que circula desde lo consciente. En tanto que lo
transgeneracional puede ser entendido también como lo que se

* Transcripcion del debate con Juan Manzano y Marie Rose Moro, partici-
pantes de la primera mesa del XXIl Congreso Nacional de SEPYPNA que bajo
el titulo “Nuevas formas de crianza: Su influencia en la psicopatologia y la
psicoterapia de nifios y adolescentes” tuvo lugar en Bilbao del 22 al 24 de
octubre de 2009. Reconocido como actividad de interés cientifico-sanitario por
la Consejeria de Sanidad y Consumo del Gobierno Vasco.

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



32 DEBATE CON LOS PONENTES: MARIE ROSE MORO Y JUAN MANZANO

transmite de una generacion a otra, pero que no ha sido hecho
consciente, que no ha sido elaborado desde lo consciente, que
son traumas vividos por una generacion, generalmente duelos
no resueltos, duelos que han quedado enquistados y que una
generacion traspasa a la siguiente y la generacion receptora se
hace tributaria de un trauma que no le pertenece, que no le
corresponde, que le ha sido inoculado precisamente porque no
ha sido hecho consciente, y entonces es como transgeneracio-
nal en el sentido de atravesar generaciones, una, otra, a veces
incluso hasta la tercera generacion.

Entonces solamente plantear este matiz porque para mi me
parece que es diferente completamente, lo intergeneracional de
lo transgeneracional, y me gustaria escuchar otros planteamien-
tos por tratar de aclarar este concepto.

Publico: En la misma linea de lo que acabamos de oir yo
estaba pensando que quiza haya una diferencia entre lo trans-
cultural bien arraigado en una sociedad y lo intracultural en
rapida evolucion y en algunos momentos en descomposicion.
Quiero decir que me parece que lo que el psicoanalisis puede
aportar a la antropologia es la idea de que los modelos, las
estructuras sociales, tienen que ser apropiados subijetiva-
mente por cada individuo. Y que una cosa es una familia afri-
cana, en la cual como describias, hay un modelo de la madre
con los hijos y los padres que visitan, cuando la madre y los
padres, los visitantes, asumen ese modelo y estan identifica-
dos con él, y ese mismo modelo en una familia por ejemplo,
espafiola, en una sociedad espafola, en la cual no hay esa
tradicién y ese modelo plantea, primero se establece en condi-
ciones de urgencia y de improvisacion, y segundo, sin que
haya habido el necesario trabajo identificatorio. Y esto yo
pienso que los nifios, en efecto, tienen una capacidad de
adaptacion, de resiliencia, pero el nifio siente muy bien la inse-
guridad de la madre, del padre, los conflictos identificatorios.
En ese sentido me parece que si bien es verdad que estamos
obligados a aceptar una multiplicidad en los tipos de familia,
me parece que hay que tener una precauciéon en el sentido de
que eso puede crear conflictos identificatorios muy serios en
los padres que son sentidos por los hijos.

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



33

Xabier Tapia: Un giro pequefio... me ha dado la impresién
de que esta clinica transcultural nos obliga a cambios no sélo ya
de informacion tedrica sino cambios diria personales profundos
a nivel de contratransferencia, de contraactitudes. Permiteme
un ejemplo. Una maestra comenta como un nifio tiene proble-
mas serios con 3 anos. Su madre, cuando este nifio tenia un
afo, inmigra de Sudamérica aqui y deja alli al nifio con sus
abuelos. A los dos afios este nifio vuelve y es cuando se produ-
cen estos problemas de comportamiento que inquietan a la
maestra. La madre le refiere que cuando vino, le informé la fami-
lia que el nifio habia caido enfermo de “amartelo” y que para
curar el amartelo habian cocido ropa de la madre y esa agua
que salia de haber hervido la ropa de la madre se la daban al
nifo. El nifio se habia curado.

A lo que voy, cuando comentabamos esto nos sonreiamos
irbnicamente. ¢ Qué era amartelo? Un equivalente a la depresién
anaclitica. Mas alla de la anécdota, a mi lo que me hizo pensar
es por qué nos sonreimos irénicamente. Algo estara a nivel per-
sonal. Traslado a una reflexion sociopolitica y cultural. Es habi-
tual hoy hablar de riqueza transcultural, de mestizaje, en térmi-
nos muy positivos. Me pregunto si estos conceptos no son un
poco perversos, es decir, si no hay un sutil desprecio. Porque yo
no sé si para los inmigrantes es una riqueza o es una imposicién
de la realidad brutal. Yo no sé si ellos los plantean en términos
de mestizaje, riqueza, la multiculturalidad, etc., o si no son
representaciones culturales nuestras, de que para nosotros
desde la superioridad si es una riqueza pero no sé si para ellos
esto es simplemente una realidad que se les impone. A mi me
lleva desde nuestras actitudes individuales y colectivas a hacer
una reflexion critica de esto que es muy de izquierdas y es muy
progresista, pero siempre hablamos creo que desde una cierta
superioridad y esto a niveles incluso de clinica, creo que se nos
infiltra a veces muy sutilmente.

Mercedes Sastre: Vengo del mundo escolar y ambas
ponencias me han suscitado muchisimas ganas de intervenir
porque en la escuela nos encontramos con cuestiones como las
que habéis planteado, es decir, nuevas familias, las dificultades
para atender a los hijos, los problemas que tiene los hijos...

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



34 DEBATE CON LOS PONENTES: MARIE ROSE MORO Y JUAN MANZANO

También las familias inmigrantes, sus modelos culturales y la
mezcla de ambos, dificultades econdmicas, dificultades de
horarios... Me echariais del Congreso porque me encantaria
hablar y debatir y discutir. Ya que Juan Manzano ha propuesto
una comision permanente de investigacion, yo le propondria a él
y a la Junta de Sepypna abrir foros de debate en internet de
estos temas o de cualquier otros temas que vayan surgiendo en
nuestros encuentros para poder intercambiar opiniones entre
todos.

Fernando Cavaleiro: A mi me han interesado mucho ambas
comunicaciones y creo que abren el Congreso a todo lo que
venga después. Si miro unay otra ponencia, en la de Juan Man-
zano, indudablemente hace una serie de planteamientos, esta-
mos en crisis, riesgo, vacio, alternativas... y al mismo tiempo,
cuando te oigo a ti, Marie Rose, también veo una apertura
inmensa que no deja de tenerla Juan y que la tienes tu, y que
ademas es salud en cuanto a la mente, a que nos confrontas
con que hay que cambiar, la importancia de la interdisplinarie-
dad, de comprender cosas desde otras perspectivas, de una
apertura muy grande; Juan nos habla del bebé abierto para la
comprension de una cantidad de cosas... Pero, en todo caso,
dices hay que escapar de alguna forma de lo normativo, pero es
que no hay que buscar también. Es que el bebé es tan plastico,
y tan indefinido, y tan abierto, que no podemos pensar en que
existen unos fendbmenos, por ejemplo, de extrafiamiento a unas
determinadas edades del bebé y que no es lo mismo hacer con
€S0 una cosa que otra, por mucha transculturalidad que haya.
Yo estoy seguro de que ahi buscamos también y necesitamos
buscar criterios en esa interrelacion por muy abierta que sea,
tanto por parte de la parentalidad como por parte del bebé
pequeno, y que esa busqueda de los mejores modelos o de lo
que se puede acercar a modelos mas deseables, que es impor-
tante, y que eso tiene que entrar de alguna forma en confronta-
cidén con los diferentes modelos que yo creo que no son exacta-
mente iguales en cuanto a los resultados que pueden producir
en el desarrollo simbdlico de cosas que tenemos también. Qui-
zas ahi caigo en la pertenencia a un modelo mas de tipo psicoa-
nalitico, pero creo que el desarrollo simbdlico pertenece a la
cultura en general. Creo que hay modelos que de alguna forma

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



35

habria que propiciar. Pero creo que hoy mas que nunca necesi-
tamos en la sociedad en la que se vive limites, nortes, de alguna
forma, aunque no sean por supuesto rigidos, que sean todo lo
interdisciplinarios que se quiera.

Joana: Lo que queria compartir con los ponentes y con la
sala es una preocupacion mia que me ha conectado directa-
mente con las comunicaciones, y es el tema de, quiza no tanto
los cambios, los nuevos modelos, las transmisiones con las que
nos encontramos en nuestra practica diaria, en nuestras inter-
venciones, sino la rapidez con la que las familias se encuentran
que tienen que elaborar y en la que nosotros tenemos que ayu-
dar. Reconozco que a mi particularmente ultimamente me blo-
quea, el tema no del tiempo, sino de la rapidez con la que todo
tiene que suceder, en las familias, en nosotros, en la sociedad...
Soy consciente que cada vez que convoco a la familia y veo a
los nifos es un momento en el que se para y podemos parar
todos, para hacer la intervencion y para plantearnos todo esto
que se esta hablando. Continuo sintiendo que no me atrapo, no
se atrapan, nadie se atrapa... me preocupa mucho el tema de la
rapidez de todo en la intervencion.

Marie Rose Moro: Yo sigo con la idea de transgeneracional
porque estamos hablando de una transmisién que no sélo es
una transmision a nivel de lo que se ve comportamental y cultu-
ral. Es también una transmisién a nivel de imaginaciéon y fan-
tasma. Entonces para mi es algo mas global y claro que se
transmite lo bueno y lo malo, lo elaborado y no elaborado.
Entonces por eso me parece que la idea trans permite pensar a
la vez lo colectivo y lo intimo y me parece mas abierta. Para
decir que es todo esto que estamos hablando, no sélo cosas
por ejemplo como, te transmito la herencia o te transmito obje-
tos de la cultura, son otras cosas mas fuertes.

El segundo punto sobre la idea de que lo transcultural y lo
intracultural serian diferentes. En este punto yo no estoy real-
mente de acuerdo. Seguramente no he conseguido transmitir
esa idea, pero si se opone esta estructura que se ve en las Islas
Antillas de una estructura matrifocal con padres que pasan,
tampoco no es una tradicién como si fuese algo asi fuerte que
no cambia de una generacion a otra. Todo cambia, lo mismo las

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



36 DEBATE CON LOS PONENTES: MARIE ROSE MORO Y JUAN MANZANO

tradiciones, todo cambia, mucho, mucho de una generacion a
otra. Entonces decir, esto es transcultural, pero de intercultural
utiliza la palabra de composicion y es eso en lo que no estoy de
acuerdo. Claro que puede haber dificultades, claro que puede
haber patologias. Pero esto se puede ver en un segundo. Pri-
mero hay que poder imaginar cudl es la estructura que se esta
haciendo, cudl es la creatividad, cudl es la l6gica de esta estruc-
tura nueva, claro que es rapida, pero con la antropologia, con la
lingliistica, nos cambia la contratransferencia que tenemos
hacia eso. Esto es lo que yo quiero compartir con ustedes, si
decimos a partir de nuestra disciplina inicial y de nuestra contra-
transferencia, esto es una desorganizacién, pues me parece
que no, que podemos intentarlo de otra manera. Mirar en otro
sitio, mirar de otra manera porque es el trabajo que van a hacer
los padres. Muchos de los padres lo consiguen, es decir, en una
estructura que cambia de manera muy importante, encontrar los
ingredientes para que los nifios crezcan y se organicen. Episte-
molégicamente no es posible oponer la tradicion de uno y la
estructuracién de otro, porque todos son lo mismo, son produc-
ciones de nuestras sociedades y claro que es verdad el hecho
de que nuestros modelos pueden ser rapidamente normativos.
Yo soy psicoanalista y yo creo que todos los modelos, [o mismo
el modelo psicoanalitico que al inicio para Freud era un modelo
muy transgresivo, si no tenemos cuidado, si no vamos utilizando
los resultados y los progresos de las otras disciplinas como
Freud lo hacia, nos vamos a encerrar en un modelo normativo,
porque la sociedad cambia mas rapidamente que nuestra teo-
ria, que nuestra experiencia contratransferencial.

Y no, transcultural no se opone tampoco a intracultural, al
contrario. Por ejemplo, la escuela canadiense utiliza la idea de
transcultural en el transcultural incluye lo intracultural. No es
tampoco intercultural, como se dice en algunos programas que
se dice inter. Esto no es un enfoque intercultural, sino transcul-
tural; es decir, que nos ensefa la cultura de manera general para
la clinica de todos.

Otro aspecto sobre la contratransferencia perversa. La con-
tratransferencia cultural, es decir la manera que tenemos de
reaccionar sobre las diferencias culturales van desde lo exdtico

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



37

al racismo, de la fascinacién al racismo. Entonces, claro, tene-
mos esas posibilidades, por ello tenemos que elaborarlo, pero
para elaborarlo no hay que olvidar una familia inmigrante que
tiene sus maletas, las cambia, las tira... En la maleta de mi
madre habia algunas cosas que he tirado pero otras he decidido
guardarlas. Hay esta idea de que la cultura es algo estatico,
pero es algo muy dinamico, iba a decir psicodinamico (risas).
Habla del trabajo de la cultura como nosotros hablamos del tra-
bajo intrapsiquico. Claro que las familias en el dia a dia, las fami-
lias inmigrantes quieren ser igual que las otras, que esta diferen-
cia no sea un obstaculo, que no sea objeto de racismo. Pero
para funcionar, para transmitir, para ser buena madre, un padre
bueno, tengo que tener una representacion buena de lo que he
traido conmigo. Si no tengo esa representacion estoy siempre
dependiendo del otro para que me diga como tiene que pensar
el nifo, cdmo tengo que hacer para que se crie bien. Hay un
poeta que lo dice mejor que nosotros normalmente, y dice que
cuando vienes de otro pais y estas en minoria tienes que recha-
zar todo lo que hace referencia a ti. Es como si rechazaras una
parte de ti y tienes que funcionar sélo con la parte que sea
aceptable para el otro. Esto es a nivel intrapsiquico algo que no
se puede imaginar. Después los nifios van a hacer un trabajo de
coger, consciente e inconscientemente, cosas de alli y cosas de
alla, y de hacer una construccion identitaria que no es la misma
que la que yo he hecho, por ejemplo. Mi manera de hacery la de
otro, la de un nifio inmigrante, no es la misma, pero todos tene-
mos que hacer un trabajo de construccion identitaria a partir de
cosas multiples.

Jaume Baré: A mi me parece que tampoco lo hacemos tan
mal (risas). Yo pienso mucho en nuestros colegas que estan en
primera fila de todas estas conflictividades educativas. Pienso
en el mundo educativo de primaria y de secundaria. Hacen real-
mente lo que pueden, con muchas dificultades, pero a la
reflexion. Fijate, Juan, que esta visidbn que a mi me ha parecido
apocaliptica de lo que nos espera, a lo mejor no deja de ser una
adaptacién de nuestra sociedad a las nuevas situaciones con
las que nos estamos encontrando. A lo mejor lo que esta cam-
biando es que estamos primando o vamos evolucionando cada

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



38 DEBATE CON LOS PONENTES: MARIE ROSE MORO Y JUAN MANZANO

vez mas a primar una calidad sobre una cantidad. Entonces las
grandes familias patriarcales de cinco, seis, ocho, diez hijos de
los que finalmente sobrevivian y con pena, uno o dos, con los
duelos en el camino que se tenian que hacer, a lo mejor esta
dejando lugar a otra forma de organizarse y de vivir en nuestra
sociedad de privilegiar el tesoro Unico o la parejita Unica y que
eso es lo que nos esta marcando nuestra evolucion. Entre otras
razones porque, por ejemplo, la mortalidad infantil casi ha des-
aparecido y la prolongacién de la vida de nuestros mayores
cada vez es mayor.

Entonces, reflexionando un poco y si intento ampliar el
campo en el que estamos observando, por eso decia que tam-
poco lo hacemos tan mal, estamos reflexionando sobre todas
estas situaciones, estamos oscilando en que nuestras viejas
actitudes o nuestros viejos modelos ya no nos sirven, pero
intentamos desesperadamente hacer lo mismo que Marie Rose
hablaba claramente de buscar nuevas situaciones, nuevas
adaptaciones.

Marie Rose sabe que yo le tengo a ella un afecto particular y
el hecho de tener entre nosotros a nuestros colegas, yo diria
primos, franceses, yo estaba también pensando, fijense en que
a lo mejor nuestros vecinos del norte han tenido que vivir de una
manera extraordinariamente dramatica lo que nosotros empe-
zamos a vivir. Yo recuerdo la primera vez que visité Toulouse,
que es la metropolis del sur de Francia, donde habia barrios y
barrios de los despectivamente llamados “pied noirs” que en la
traduccion literal seria “pies negros” que como ustedes pueden
imaginar correspondian a los emigrantes del Magreb y de la
Argelia ex francesa. Y ¢qué han hecho los franceses? Pueden
ustedes criticar, pero el presidente de la republica se llama Sar-
cozy que, como ustedes saben, es un hombre de lo mas pro-
fundo francés con connotaciones...una ministra de justicia, si
ustedes quieren muy criticable, pero se llamaba Rachida Dati
que no es Madeleine, por decir otro nombre, no sé si ven un
poco lo que les quiero transmitir.

La ventaja que quizas tengamos nosotros con respecto a los
ensefiantes y ahi se lo ofreceria cuando ustedes reclaman foros
de discusion y de reflexion, es eso. Nos juntamos y al final siem-

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



39

pre sale alguno, que he sido yo esta vez, que dice que no lo
hacemos tan mal y hemos de ir trampeando con las situaciones
y procurando adaptarnos nosotros para ayudar de la mejor
forma que podamos a todas estas nuevas situaciones.

Juan Manzano: Esto que dice Jaume me deja apoyarme
para decir lo que queria decir. Yo estoy de acuerdo en esto, pero
pienso que el debate esta abierto, eso es lo mas importante e
interesante. Porque como ustedes ven, es verdad que estamos
confrontados a una situacién nueva, hay muchas cosas nuevas.
Yo no creo que sea la primera vez, lo que si es cierto es que va
muy rapido. Por lo menos subjetivamente, yo también tengo el
sentimiento de que va muy rapido y el problema esta en que
nosotros (por eso estamos aqui hablando y enfrentandonos con
ello) no podemos simplificar y ser optimistas o pesimistas. Hay
que verlo todo, los riesgos, no sdélo eso sino también los aspec-
tos positivos que los vemos, y esto nos obliga a un proceso que
no es tan facil porque mi opinidén con respecto a esto es que
tenemos que confrontar las contradicciones. Que éste es nues-
tro trabajo y que a nuestro cerebro no le gustan las contradic-
ciones, internas sobre todo.

Marie Rose Moro: Y a la cultura tampoco, no sélo al cere-
bro no le gusta...

Juan Manzano: Y por ejemplo se han abordado numerosas
cuestiones que tienen que ver con la identidad, que tienen que
ver con la nocion de representacion y el peso que se le daala
nocion de representacion es relativo en unos puntos de vista, en
otros no ven mas que la representacion... Yo os resumiré para
terminar, yo soy mas bien de la concepcion de Housebound,
historiador inglés, que decia que las representaciones son
importantes, pero decia... “los hechos existen” y hay que ver los
dos.

Y yo pienso que para las personas individuales, en este
caso estamos hablando de familias, y es nuestra obligacién. Yo
he abordado, puesto que hablamos de nifios pequeiitos, por
qué no se tienen nifos, por qué no se les ve suficiente... es
nuestro problema porgue nosotros solo somos especialistas en
los problemas. Pero no deja de ser también un desafio. Para
terminar ahora y seguir el debate, creo que lo que debemos

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



40 DEBATE CON LOS PONENTES: MARIE ROSE MORO Y JUAN MANZANO

combatir y lo que no se puede hacer es, puesto que una cosa es
un problema, o simplificamos y negamos la contradiccién. Les
he citado un ejemplo de la consejera autonémica que tiene una
idea de representacién de que las mujeres se desarrollan de una
cierta manera de acuerdo con su concepcion tedrica y que por
consiguiente es un retraso hablar de su interés por tener hijos y
criar a los hijos, por ejemplo, y entonces, cuando se encuentra
con este aspecto de la realidad, ¢qué es lo que hace?: lo niega.
Yo llamo la atencién, y esto lo digo con respecto a Jaume, nues-
tro problema es si confrontamos de una manera integral todos
los aspectos posibles y que no hacemos lo que yo creo que es
un mecanismo de defensa, pero que es patoldgico y cultural-
mente conduce a cosas horribles, que es la escisiéon. Cuando la
otra cultura es la mala y nosotros los buenos, cuando la otra no
existe y yo existo solo (narcisismo), cuando yo lo que pienso es
la realidad y no lo que estan diciendo otras personas como tu
has sefalado, estoy actuando por un sistema, en nuestra termi-
nologia psicotico, negando y cribando, negando y haciendo la
escision. Pero esto se hace todos los dias y nuestra obligacion,
yo creo, es confrontar esto, porque es lo que yo considero que
es la via terapéutica en el caso de las jévenes mujeres que tengo
la ocasion de tratar. Cuando me doy cuenta de que estan escin-
diendo unas cosas, mi objetivo no es que decidan una cosa u
otra, sino que decidan con la mayor libertad posible, que implica
ser lo mas completo e integrado posible.

CUADERNOS DE PSIQUIATRIA Y PSICOTERAPIA DEL NINO Y DEL ADOLESCENTE, 2009; 48, 31-40



